Pontificia Facoltà Teologica dell'Italia Meridionale Istituto Teologico Calabro "S. Pio X" Licenza in Teologia dell'Evangelizzazione



Pontificia Facoltà Teologica dell'Italia Meridionale Istituto Teologico Calabro "S. Pio X" Licenza in Teologia dell'Evangelizzazione

# Nuovi orizzonti della tecnica, della scienza e della fede

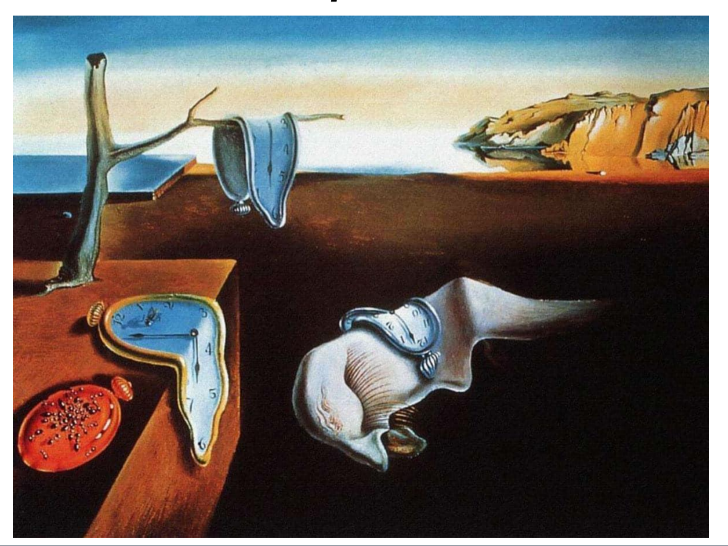


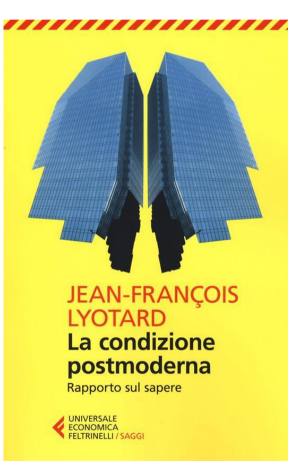
TERZA PARTE. La fede cristiana nella neo-modernità tecno-scientifica

### Indice

- 1. La fede tra post-modernità e neo-modernità
- 2. Dalla rivelazione cosmica ad una spiritualità cristiana ecocentrata
- 3. Dalla ragione asettica alla ragione sensibile
- 4. Da una fede rappresentata ad una fede realizzata e consapevole

### 1.1. La fede nella post-modernità





### 1.1. La fede nella post-modernità



Giuseppe Lorizio

|     | Giuseppe Lorizio    |
|-----|---------------------|
| Riv | velazione cristiana |
|     | Modernità           |
|     | Post-modernità      |
|     |                     |
|     | <b>△</b>            |

| II. NICHILISMO, ERMENEUTICA E DEBOLEZZA DEL PENSIERO. |         |
|-------------------------------------------------------|---------|
| Per una teologia della storia                         | 31      |
|                                                       |         |
| Postilla: il senso della storia in prospettiva teo    | LOGICO- |
| FONDAMENTALE                                          |         |
| La storicità in frantumi                              | 44      |
| Il punto di Archimede                                 | 45      |
| Oltre il frammento                                    |         |

| III. Prospettive teologiche del post-moderno        | 45     |
|-----------------------------------------------------|--------|
| 1. L'addio alla modernità                           |        |
| 2. La nostalgia degli dei                           |        |
| 3. L'irruzione dell'altro                           |        |
| 4. Il "risveglio della gnosi"                       | 6      |
| 5. Oltre il nichilismo neopagano                    |        |
| Conclusione                                         |        |
| IV. La Rivelazione fra teologia e filosofia         | 77     |
| 1. Premesse                                         | 78     |
| 1.1. Il nodo epistemologico                         | 78     |
| 1.2. Fra teologia e filosofia: un nuovo rapporto?   | 82     |
| 1.3. Il contesto postmoderno                        |        |
| 2. La "valenza filosofica" della rivelazione        | 92     |
| 2.1. L'orizzonte dell'immanenza                     | 92     |
| 2.1.1. Filosofia dell'esistenza ed ermeneutica      | 93     |
| 2.1.2. L'immanenza radicale della soggettività      | 104    |
| 2.2. L'alterità come orizzonte della trascendenza   |        |
| 2.2.1. Figure del pensiero neo-ebraico              | 115    |
| 2.2.2. Postilla: Momento dell'auditus temporis e/o  | o prir |
| cipio architettonico del sapere credente? .         | 125    |
| 2.3. La via della gratuità: fenomenologia del dono, |        |
| pensiero iconico e "metafisica della carità"        | 129    |
| Conclusione                                         | 136    |
| V. L'accoglienza dell'a(A)ltro                      |        |
| 1. Una "fortezza inespugnabile"?                    |        |
| 2. Solitudine e Intersoggettività                   |        |
| 3. L'irriducibilità dell'a(A)altro                  |        |
| Per concludere                                      | 151    |

### 1.1. La fede nella post-modernità

#### Il sentiero dell'interiorità



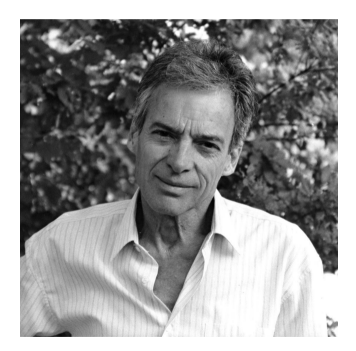
Michel Henry (1933-2002)

«Ciò che si rivela a noi prima di tutto è la nostra propria vita, e ciò avviene appunto fuori e indipendentemente da questo orizzonte di luce. La vita prova se stessa immediatamente, senza distanza, senza che si scavi al suo interno nessuno scarto che la separerebbe da sé, senza che nessuno sguardo possa mai penetrare in lei per scoprirla in un qualunque difuori, nella forma di "di fronte" o di oggetto. La vita è in sé estranea al mondo, acosmica – e, se il mondo designa un orizzonte estatico di visibilità, essa è invisibile. Nessuno ha mai visto la vita né la vedrà mai. Chi mai ha visto la propria pena, la propria angoscia, il proprio amore? Chi mai ha visto Dio?»



### 1.1. La fede nella post-modernità

#### Il sentiero dell'interiorità



Michel Henry (1933-2002)

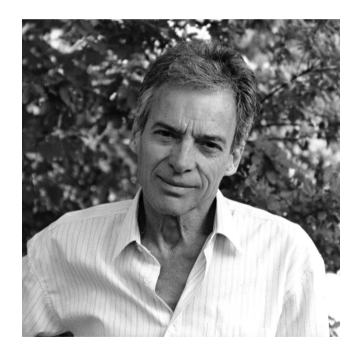
#### «Nei laboratori di biologia non si interroga più la vita»



«Noi possiamo soffrire con tutto ciò che soffre, c'è un pathos-con che è la forma più ampia di ogni comunità concepibile. Questa comunità patetica non esclude pertanto il mondo, ma solamente il mondo astratto, cioè ciò che non esiste, da cui si è messa fuori gioco la soggettività»

### 1.1. La fede nella post-modernità

#### Il sentiero dell'interiorità

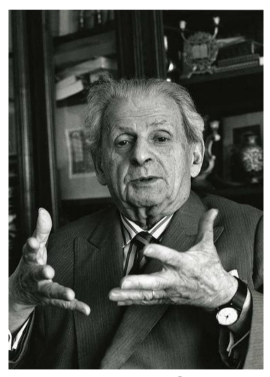


Michel Henry (1933-2002)

«Ogni Parola è la parola della vita. Ciò che si mostra in questa Parola [...] è la stessa vita, è l'**autorivelazione** patetica della soggettività assoluta che è il Dire [...]. Ecco dunque cosa significa Parola della Vita: far vedere mostrando in ciò che dice ciò di cui parla. "Far vedere": rivelare, nell'autorivelazione patetica della vita, nella modalità in cui tutte le cose si presentano in noi, prima di ogni vedere concepibile, fuori di ogni mondo possibile. "In quello che essa dice": nella sua carne sofferente. "Ciò di cui essa parla": questa propria carne. Così della sofferenza, del dolore, "chiaro" a se stessa in quanto "oscuro", ossia rivelato a lei stessa nella sua affettività e tramite essa, in quanto dolore. Il linguaggio è il linguaggio della vita reale. [...] l'essenza originaria della Verità è la Vita e il logos non è altro che vita. Il Verbo che viene in questo mondo non è il logos greco, la venuta nel mondo essa stessa in quanto tale. Ciò che viene nel mondo piuttosto si sottrae, è la vita nascosta»

### 1.1. La fede nella post-modernità

#### Il sentiero dell'alterità



Emmanuel Lévinas (1906-1995)

#### L'irruzione dell'a(A)ltro





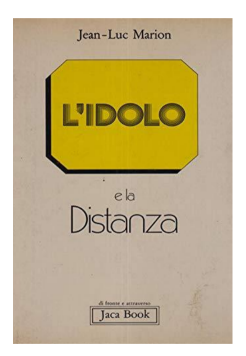
«avventura assoluta in un'imprudenza primordiale, la bontà è proprio la trascendenza. La trascendenza è trascendenza di un io. Solo un io può rispondere all'ingiunzione di un volto»

### 1.1. La fede nella post-modernità

### Il sentiero della gratuità



Jean-Luc Marion (1946)





«[Dio] possiamo intravederlo solo negli spazi di tempo intermittenti lasciati dalle nostre idolatrie, negli intervalli dei nostri giochi di specchi, sui margini dell'abbagliamento solare nel quale culminano i nostri sguardi, è evidente che questo in-crocio possiamo scorgerlo solo a momenti. Infatti ciò che in-crocia l'Essere, eventualmente, si chiama agape»

10

### 1.1. La fede nella post-modernità

### Il sentiero della gratuità



Jean-Luc Marion (1946)

#### Metafisica dell'agape

«tutto ciò che il pensiero umano attribuisce, a proposito della trascendenza di Dio [...], o proviene dalla carità e vi riconduce, oppure sprofonda nella pura e semplice idolatria. In questo senso, l'amore purifica il nostro cuore da ogni idolo, poiché solo lui si dona e si dice come il nome di Dio e lui solo tuttavia si verifica nell'esperienza di questo mondo»



#### Logica del dono

«<u>il dono diventa tanto più invisibile quanto più si dona</u> <u>effettivamente. Esso sparisce proprio in proporzionalità</u> <u>diretta rispetto al suo apparire</u>»

11

### 1.2. La fede nella neo-modernità



#### Roberto Mordacci La condizione neomoderna



Il postmoderno è morto. La storia, la filosofia, la scienza e l'arte hanno ricominciato a scorrere, in modo inquietante e convulso. È la nuova modernità: una sfida e una speranza.

### 1.2. La fede nella neo-modernità

### I sentieri della prassi comunicativa



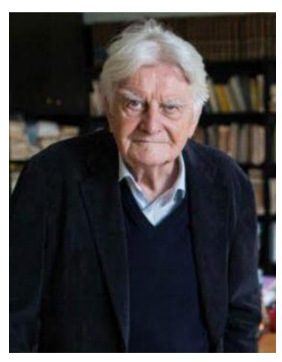
Jürgen Habermas

«chi respinge un'offerta di atto linguistico comprensibile contesta almeno una di tali **pretese di validità.**Respingendo un atto linguistico in quanto non **giusto**, non **vero** o non **veridico**, il destinatario comunica con il suo "no" che l'espressione non soddisfa le funzioni di assicurare una **relazione interpersonale**, di **rappresentare degli stati di fatto** o di **manifestare esperienze vissute**, poiché non è in sintonia con il nostro mondo di relazioni interpersonali regolate in modo legittimo o con il mondo degli stati di fatto esistenti o con il rispettivo mondo di esperienze soggettive»

(Teoria dell'agire comunicativo)

### 1.2. La fede nella neo-modernità

### I sentieri della prassi comunicativa



Karl-Otto Apel

la **giustizia**, la **solidarietà**, la **corresponsabilità** sono norme «che <u>precedono e sono a fondamento</u> di ogni *principio* [...] e tanto più di ogni *norma materiale* [...]; <u>liberamente riconosciute</u>, ovvero che noi, in quanto argomentanti, le imponiamo a noi stessi, come pure a tutti i partner del discorso, in un atto di *autonoma auto-legislazione*»

«Se qualcuno contravviene alle norme del discorso – ad esempio mentendo, tacendo o sopprimendo argomenti, affidandosi alla persuasione invece che al convincimento, avanzando minacce o prospettando vantaggi, o anche solo, come chi intenda esclusivamente sfruttare il sapere degli esperti, partecipando alla ricerca della verità con una riserva strumentale –, in tal caso <u>i perdenti sono tutti i partecipanti al discorso, in quanto aspirano alla verità</u>, e quindi lo stesso trasgressore delle norme, in quanto ricerca la verità»

(Etica della comunicazione)

### 1.2. La fede nella neo-modernità

### I sentieri della prassi comunicativa

«L'idea che le preghiere dei perseguitati che versano in una situazione disperata, che quelle degli innocenti destinati a morire senza che sia chiaro perché, che le speranze ultime in un'istanza sovrumana non pervengano ad alcun risultato e che la notte, non rischiarata da alcuna luce umana, non sia attraversata neppure da una qualche luce divina è mostruosa. [...] Ma la mostruosità è mai stato un argomento valido contro l'affermazione o la negazione di uno stato di cose?»



Max Horkheimer





Walter Benjamin



«Il passato reca seco un indice temporale che lo rimanda alla redenzione. C'è un'intesa segreta fra le generazioni passate e la nostra. Noi siamo stati attesi sulla terra. A noi, come ad ogni generazione che ci ha preceduto, è stata data in dote una debole forza messianica, su cui il passato ha un diritto»

### 1.2. La fede nella neo-modernità

### I sentieri della prassi comunicativa

- 1. «La **solidarietà anamnetica** marca il **paradosso** estremo di un essere che agisce nella storia in modo comunicativo. Già la propria esistenza, vista dalla solidarietà alla quale si deve questa stessa esistenza, è una **contraddizione**. La condizione della possibilità della propria esistenza diventa qui la sua **distruzione**»
- 2. «l'azione comunicativa nella solidarietà anamnetica con gli innocenti annichilati apparirebbe allora come l'affermazione di una realtà che preserva dall'annichilazione l'altro che ha agito nella storia; solo in questo tipo di interazione e della realtà aperta in essa raggiungo la possibilità della mia propria identità in un'esistenza che avanza verso la morte»
- 3. «Questa realtà dischiusa nell'agire comunicativo, che viene affermata come la realtà di salvezza per l'altro e, nello stesso tempo, come la realtà che, attraverso questa salvezza dell'altro, rende possibile la propria esistenza temporale che va verso la morte, va chiamata "Dio". La realtà di Dio diventa quindi, partendo da una situazione di agire comunicativo, che è in fondo inevitabile, identificabile e, di conseguenza, denominabile mediante l'agire comunicativo stesso. In questo modo abbiamo indicato la situazione di fondo della scoperta della realtà di Dio, la sua identificabilità e, allo stesso tempo, l'origine di un possibile discorso su di lui»



**Helmut Peukert** 

Helmut Peukert
Wissenschaftstheorie
Handlungstheorie
Fundamentale
Theologie

Analysen zu Ansatz und Status
theologischer Theoriebildung
suhrkamp taschenbuch
wissenschaft

### 1.2. La fede nella neo-modernità

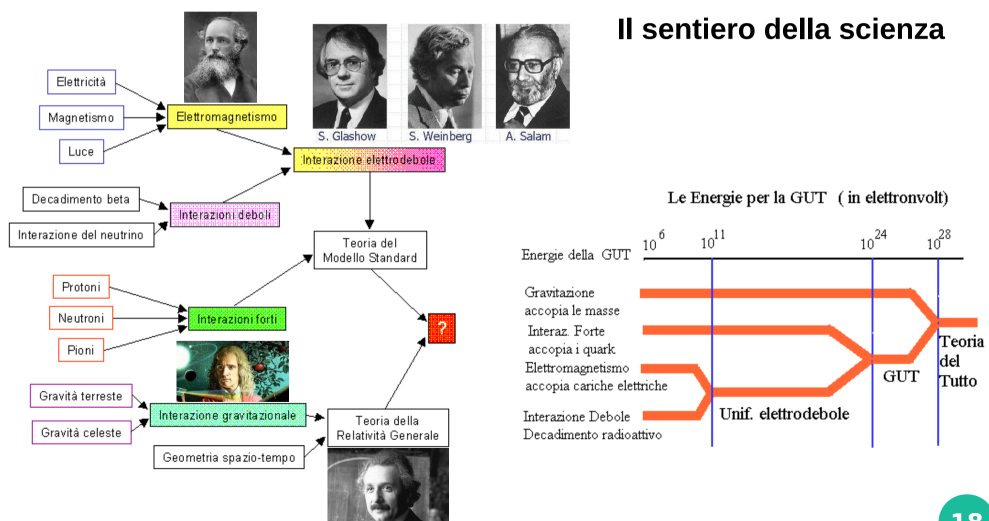




#### Il sentiero della scienza



#### 1.2. La fede nella neo-modernità



### 1.2. La fede nella neo-modernità

# Si può parlare di Dio nel contesto della scienza contemporanea?

- **1.** Carattere incompiuto del linguaggio formale → apertura ad una trascendenza oltre il linguaggio
- **2.** Carattere ontologicamente incompiuto della realtà fisicocontingente → apertura ad un fondamento meta-empirico
- **3.** Razionalità, ordine e intelligibilità del cosmo → percezione di un *Logos ut ratio*
- 4. Dimensione personalista-esistenziale dell'attività scientifica
   → apertura verso il senso ultimo della ricerca: percezione di un
   Logos ut verbum

## (G. TANZELLA NITTI, Si può parlare di Dio nel contesto della scienza contemporanea?, in Scientia et Fides 4 (2016) 1, 9-26)

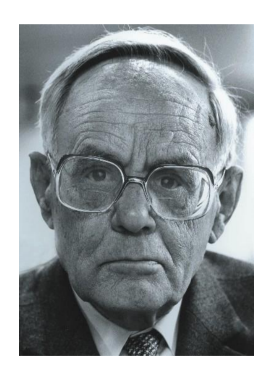
#### Il sentiero della scienza



Giuseppe Tanzella-Nitti

### 1.2. La fede nella neo-modernità

#### Il sentiero della mistica



Karl Rahner (1904-1984)

Il cristiano del terzo millennio o sarà mistico o non sarà cristiano

Non sarà una mistica dagli occhi chiusi, ma una mistica dagli occhi aperti

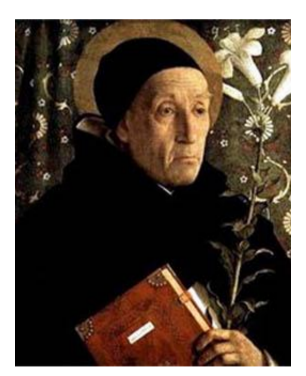




Johann Baptist Metz (1928-2019)

### 1.2. La fede nella neo-modernità

#### Il sentiero della mistica



Meister Eckhart

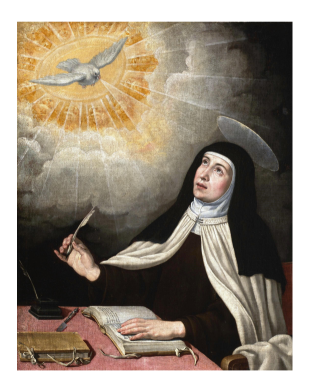
- **«1.** Dio essendo al di là di tutte le cose è il "senza perché", il **fondo senza fondo** in cui ogni perché che tiene insieme la realtà affonda. Come Dio, cioè senza perché, sono non solo l'amore e la libertà ma anche la forma e l'idea le quali, apparentate in simile modo al divino, sono increabili.
- **2.** Questo senza un perché si evidenzia nell'**eterna nascita** di ogni momento di Dio da Dio, del **Figlio dal Padre**. Aspetto chiave del sistema mistico di Eckhart è *la nascita di Dio nel fondo dell'anima* [...].
- **3.** La conseguenza di ciò per l'**esistenza cristiana** è che questa è un **puro lasciarsi generare** senza resistenza e un lasciare che Dio si avveri in questo lasciarsi. Questo puro *fiat* Eckhart lo chiama il *passivum*, in cui consiste l'essenza della glorificazione di Dio
- **4.** Di conseguenza l'uomo si forma **continuamente trascendendosi in Dio**, nel suo essere e nella sua grazia»
- (A. SABETTA, Sui sentieri della contemporaneità. Il fiume carsico della mistica, in Rassegna di Teologia LXII (2021) 2, 269-281)

21

### 1.2. La fede nella neo-modernità

«Nella nostra società, spesso carente di valori spirituali, santa Teresa ci insegna ad essere testimoni instancabili di Dio, della sua presenza e della sua azione, ci insegna a sentire realmente guesta sete di Dio che esiste nella profondità del nostro cuore, questo desiderio di vedere Dio, di cercare Dio, di essere in colloquio con Lui e di essere suoi amici. Questa è l'amicizia che è necessaria per noi tutti e che dobbiamo cercare, giorno per giorno, di nuovo. L'esempio di questa santa, profondamente contemplativa ed efficacemente operosa, spinga anche noi a dedicare ogni giorno il giusto tempo alla preghiera, a questa apertura verso Dio, a questo cammino per cercare Dio, per <u>vederlo, per trovare la sua amicizia e così la vera vita;</u> perché realmente molti di noi dovrebbero dire: "non vivo, non vivo realmente, perché non vivo l'essenza della mia vita". Per guesto il tempo della preghiera non è tempo perso, è tempo nel quale si apre la strada della vita, si apre la strada per imparare da Dio un amore ardente a Lui, alla sua Chiesa, e una carità concreta per i nostri fratelli» (Benedetto XVI).

#### Il sentiero della mistica



Santa Teresa d'Avila

### 1.2. La fede nella neo-modernità

«Nella Chiesa la **legittima ricerca di nuovi metodi di meditazione** dovrà sempre tener conto che a una preghiera autenticamente cristiana è essenziale l'incontro di due libertà, quella infinita di Dio con quella finita dell'uomo»

«La maggior parte delle grandi religioni che hanno cercato l'unione con Dio nella preghiera, hanno anche indicato le vie per conseguirla. Siccome "la Chiesa cattolica nulla rigetta di quanto è vero e santo in queste religioni", non si dovranno disprezzare pregiudizialmente queste indicazioni in quanto non cristiane. Si potrà al contrario cogliere da esse ciò che vi è di utile, a condizione di non perdere mai di vista la concezione cristiana della preghiera, la sua logica e le sue esigenze, poiché è all'interno di questa totalità che quei frammenti dovranno essere riformulati ed assunti»

(CONGREGAZIONE PER LA DOTTRINA DELLA FEDE, Lettera su alcuni aspetti della meditazione cristiana, 1989).

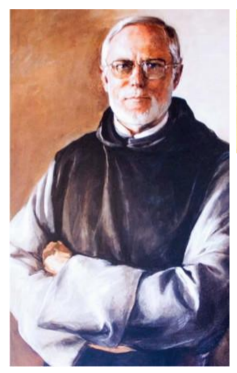
#### Il sentiero della mistica





### 1.2. La fede nella neo-modernità

#### Il sentiero della mistica



John Main (1926-1982)



«John Main rilesse **Giovanni Cassiano**, i cui scritti avevano influenzato profondamente San Benedetto e l'intera tradizione occidentale, e proprio in quelle conferenze del quinto secolo John Main riscoprì il **mantra**» (p. 6)







«Il nostro lavoro, in quanto comunità, è cercare di introdurre la gente all'essenza della meditazione cristiana. La nostra persuasione, in quanto monaci, è che la meditazione è della massima importanza, se una persona s'impegna a comprendere la perfetta meraviglia del dono del suo stesso essere; e se vuole anche comprendere la perfetta meraviglia del dono di Cristo che ciascuno di noi ha ricevuto. Ma dobbiamo iniziare da noi stessi. Dobbiamo iniziare dal punto in cui siamo» (p. 25)

#### 1.2. La fede nella neo-modernità

#### Il sentiero della mistica



- La mistica come condizione autentica
  - per vivere la fraternità
  - per farci sentire tutti in cammino
  - per un parlare comune
- La mistica come luogo autentico del fare scienza, filosofia e teologia
- La mistica come terreno comune per il dialogo interreligioso
- La mistica come luogo per la ricomposizione nell'affezione delle istanze della ragione e della spiritualità
- La mistica come possibilità di rispondere alla crisi delle istituzioni religiose: da una fede rappresentata ad una fede realizzata nel vissuto